
 

Bet Midrasch Orchot Chajim 
Schabbat Paraschat Wajera 
Kerzenzünden in Wien: Freitag, 07. November 16:17  
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 08. November 17:29 

 

Wöchentliche Gedanken aus „Kad haKemach“ von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von 
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser. Diese Woche haben wir das Stichwort 
„Ahavah“ ausgewählt (אהבה) 

In einem der Kapitel zum Buchstaben Alef bespricht Rabbenu Bachye das Stichwort „Ahavah“ 
(Liebe), und zwar das Gebot der Liebe zu G-tt, die wir pflegen sollen. Bekanntlich ist dies ein 
besonders grundlegendes Gebot der Torah, und wir lesen es im ersten Absatz der Lesung des 
„Schema Israel“ im täglichen Gebet – „und du sollst lieben Hashem, deinen G-tt“ (Devarim 
6.5.) – Wie aber macht man das, G-tt zu „lieben“? Rabbenu Bachye bringt die Erklärung, die 
wir auch vom Rambam (Maimonides) kennen, nämlich, dass wir über die „Grundlagen der 
Wege der Mizwot“ nachdenken sollen und damit etwas vom Wirken G-ttes erfassen (was 
unsere Liebe zu G-tt reifen lassen wird), und zwar letztlich soweit, dass wir mit der Zeit auch 
anderen von unserer G-ttesliebe mitteilen und sie ihrerseits motivieren. Daher heißt es auch 
im betreffenden Absatz der Torah „es seien diese Worte, die ich dir heute gebiete, auf deinem 
Herzen“, denn dadurch, dass wir uns die Gebote „zu Herzen nehmen“ erkennen wir [in dem 
beschränkten Maß, in dem es Menschen möglich ist] G-tt, der die Welt schuf. 

Rabbenu Bachye beobachtet, dass die G-ttesliebe, zu der wir gefordert sind, noch höher steht, 
als die G-ttesfurcht, die uns ebenfalls geboten ist, und die ja auch ein ganz grundlegendes 
Gebot ist. Die Liebe ist insoferne mehr, als jemand der einen Freund liebt, auch darauf achten 
wird, diesem nichts Böses oder auch nur Unangenehmes zu tun, und somit ist in der Liebe 
auch eine Ehrfurcht inkludiert. Umgekehrt ist dies nicht der Fall: Man kann etwa große 
Ehrfurcht vor einem Herrscher haben, ohne ihn zu mögen.  Das besonders große Beispiel für 
immense G-ttesliebe ist bekanntlich Avraham Avinu. [Wir haben die Schlüsselstelle in der 
Paraschah dieser Woche!] Ohne Zweifel liebte Avraham seinen Sohn Yitzchak mit einer 
besonders großen Liebe, die noch über das hinausging, was wir an Liebe eines Vaters zu 
seinem Sohn als normal erachten würden – z.B. wenn wir bedenken, dass Yitzkach geboren 
wurde, als Avraham bereits in sehr hohem Alter war und die Geburt des Kindes ein großes 
Wunder war, usw. Und doch stellte Avraham seine Liebe zu G-tt noch höher, als G-tt ihm 
befahl, seinen geliebten Sohn auf den Altar zu legen!  

Betrachten wir den Text der Torah genauer, sehen wir, dass bei diesem Gebot sowohl der 
Aspekt von G-ttes Erbarmen als auch der von G-ttes Gerechtigkeit angesprochen wird. (Denn 
es heißt, du sollst „Hashem“, „E-lo-hecha“ lieben, und der G-ttesname „Hashem“ weist auf G-
ttes Attribut des Erbarmens hin, während „E-lo-him“ auf Gottes Herrschaft und 
Gerichtsbarkeit hinweist.) Wir sind gefordert, G-tt stets zu lieben, sei es, wenn er sich unser 
erbarmt, oder sei es, wenn wir seine Gerechtigkeit zu spüren bekommen! Diese einheitliche 
G-ttesliebe, die wir „mit unserem ganzen Herzen“ zu tätigen haben, darf sich nicht aufteilen 
auf zweierlei „Herzen“ – wie es der Prophet Hoshea heftig tadelte, als in seiner Zeit das 
jüdische Volk sich anderen „Liebhabern“ – nämlich Naturkräften, von denen man etwas 
erwartete – zuwandte (vergleiche Hoshea 2.7.). 

Unsere Verpflichtung zur G-ttesliebe wurzelt auch darin, dass G-tt selbst eine besondere Liebe 
zum jüdischen Volk pflegt, wie es im Tanach mehrfach betont wird – und weshalb in all den 
Prophetenbüchern bei all den Abschnitten heftigen Tadels und sehr scharfer Mahnungen auch 
stets Bemerkungen von Trost und Hoffnung erscheinen! 

Schabbat Schalom! 


