
 

Bet Midrasch Orchot Chajim 
Schabbat Paraschat Chaje Sarah 
Kerzenzünden in Wien: Freitag, 14. November 16:07  
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 08. November 17:19 

 

Wöchentliche Gedanken aus „Kad haKemach“ von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von 
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser. Diese Woche haben wir das Stichwort 
„Brachah“ ausgewählt. 

(„Segen“ ist eine irreführende Übersetzung des Begriffs „Brachah“, da „Segen“ ein Zeichen (lat. signum) meint, und 
der Gedanke des „Segnens“ aus einem sehr unjüdischen Kontext kommt. Wir lassen daher „Brachah“ unübersetzt.) 

Zunächst geht Rabbenu Bachye auf die Bedeutung des Begriffs Brachah ein. Er charakterisiert 
Brachah als „Fülle“ (שפע – etwas, das reichhaltig und überfließend vorhanden ist) und 
„Vermehrung“ ( בוירי ). Die Brachah soll also bewirken, dass wir gute Dinge in Fülle bekommen 
und davon auch noch mehr wird.  Wie ist das aber, wenn wir zu G-tt sagen „Baruch A-tah“? 
Wir können ja G-tt nichts geben, sondern natürlich kommen all die Brachot (im Sinne von Shefa 
und Ribbui) von Ihm! Gewiss liegt in den Worten unserer Brachot einen Aspekt von Dank an 
G-tt für alles, was Er uns gibt, aber dies kann nicht die ganze Erklärung sein (sonst müssten 
wir ja „danke“ sagen und nicht „Baruch“…) In den Schriften von Rabbenus Bachyes Lehrer, 
dem Raschba, finden wir ausdrücklich betont, dass eine Brachah eben nicht nur ein Dank ist! 
Anhand eines Zitates aus Psalm 119.12, wo der Psalmist mit den Worten „Baruch A-tah…“ 
darum bittet, dass Hashem ihm die Gesetze der Torah lehren möge, erklärt Rabbenu Bachye, 
dass diese Phrase „Baruch…“ sowohl Lobpreis als auch Gebet enthält. Sie benennt G-tt als die 
Quelle all jener Brachah, von der die Fülle und Vermehrung des Guten kommt.  

Auch merkt Rabbenu Bachye an, dass Brachah die gleiche Wurzel hat ( כבר  ), wie Brechah, das 
Wasserbecken. Die „Wasser“ die hier angedeutet werden, erklärt Rabbenu Bachye mit den 
(metaphorisch gesprochen) „oberen“ und „unteren“ Wassern der „oberen“(geistigen) und der 
„unteren“ (irdischen) Welt. Während in der „oberen“ Welt selbstverständlich alle Kraft 
ausschließlich von G-tt kommt, gilt in der irdischen Welt, dass wir als Menschen aktiv sind, 
indem wir G-tt um die Brachot bitten, und unseren Teil tun, die Gaben anzuwenden. Und G-tt 
will seinen Geschöpfen Brachot zukommen lassen, um den Gerechten Lohn und Wohltat, 
insbesondere dann in der kommenden Welt, zu geben. Daher bezeichnen wir z.B. im Birkat 
haMason (dem „Tischgebet“) G-tt als „Baruch“, der uns unsere Nahrung in dieser Welt und die 
geistige Nahrung in der „oberen“ Welt zukommen lässt.   

Rabbenu Bachye geht in seinem Text ausführlicher auf Birkat haMason ein, da die Brachah über 
das Essen von Brot und die ersten drei Brachot des Birkat haMason ein Gebot explizit aus der 
Torah (min haTorah) sind. (Während viele andere Brachot, die wir täglich sagen, rabbinische 
Gebote (deRabbanan) sind). Dabei bemerkt er, dass der Begriff „haMozi“ den wir in der Brachah 
vor dem Essen von Brot verwenden, im Tanach sowohl Vergangenes als auch Zukünftiges 
ansprechen kann. Vergangen, wenn sich (in Wajikra 22.33) haMozi auf den Auszug aus 
Ägypten bezieht, der bereits stattfand; während in Psalm 104.14 „lehozi Lechem min haArez“, 
gemäß eines Midrasch aus dem Talmud (Ketubbot 111b), eine Andeutung auf die künftige 
Welt enthält, in der der Mensch nicht mehr hart arbeiten wird müssen, um das Brot zu 
erwerben.   

Eine weitere sehr bedeutende Brachah, die in der Torah vorgeschrieben ist, ist die Brachah der 
Kohanim, die diese für Am Israel zu geben haben. Ein Midrasch (zu Tehillim 7.12) erklärt 
sogar, dass der Verdienst von Birkat Kohanim nicht nur Am Israel, sondern der ganzen Welt 
zukommt!     

Schabbat Schalom! 


