. NIne
Schabbat Paraschat Chaje Sarah

17
Kerzenziinden in Wien: Freitag, 14. November 16:07 RN
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 08. November 17:19

Wochentliche Gedanken aus ,, Kad haKemach” von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser. Diese Woche haben wir das Stichwort
,Brachah” ausgewihlt.

(,Segen” ist eine irrefithrende Ubersetzung des Begriffs , Brachah”, da ,,Segen” ein Zeichen (lat. signum) meint, und
der Gedanke des ,,Segnens” aus einem sehr unjiidischen Kontext kommt. Wir lassen daher , Brachah” uniibersetzt.)

Zunichst geht Rabbenu Bachye auf die Bedeutung des Begriffs Brachah ein. Er charakterisiert
Brachah als ,Fulle” (vow - etwas, das reichhaltig und {iberflieflend vorhanden ist) und
»Vermehrung” (121). Die Brachah soll also bewirken, dass wir gute Dinge in Fiille bekommen
und davon auch noch mehr wird. Wie ist das aber, wenn wir zu G-tt sagen , Baruch A-tah™?
Wir konnen ja G-tt nichts geben, sondern natiirlich kommen all die Brachot (im Sinne von Shefa
und Ribbui) von Ihm! Gewiss liegt in den Worten unserer Brachot einen Aspekt von Dank an
G-tt fur alles, was Er uns gibt, aber dies kann nicht die ganze Erkldarung sein (sonst miissten
wir ja ,danke” sagen und nicht , Baruch”...) In den Schriften von Rabbenus Bachyes Lehrer,
dem Raschba, finden wir ausdriicklich betont, dass eine Brachah eben nicht nur ein Dank ist!
Anhand eines Zitates aus Psalm 119.12, wo der Psalmist mit den Worten ,,Baruch A-tah...”
darum bittet, dass Hashem ihm die Gesetze der Torah lehren moge, erkldrt Rabbenu Bachye,
dass diese Phrase ,, Baruch...” sowohl Lobpreis als auch Gebet enthilt. Sie benennt G-tt als die
Quelle all jener Brachah, von der die Fiille und Vermehrung des Guten kommt.

Auch merkt Rabbenu Bachye an, dass Brachah die gleiche Wurzel hat (o12), wie Brechah, das
Wasserbecken. Die ,Wasser” die hier angedeutet werden, erkldrt Rabbenu Bachye mit den
(metaphorisch gesprochen) ,,oberen” und ,unteren” Wassern der ,, oberen”(geistigen) und der
,unteren” (irdischen) Welt. Wahrend in der ,oberen” Welt selbstverstandlich alle Kraft
ausschliefilich von G-tt kommt, gilt in der irdischen Welt, dass wir als Menschen aktiv sind,
indem wir G-tt um die Brachot bitten, und unseren Teil tun, die Gaben anzuwenden. Und G-tt
will seinen Geschopfen Brachot zukommen lassen, um den Gerechten Lohn und Wohltat,
insbesondere dann in der kommenden Welt, zu geben. Daher bezeichnen wir z.B. im Birkat
haMason (dem , Tischgebet”) G-tt als ,, Baruch”, der uns unsere Nahrung in dieser Welt und die
geistige Nahrung in der ,, oberen” Welt zukommen l&sst.

Rabbenu Bachye geht in seinem Text ausfiihrlicher auf Birkat haMason ein, da die Brachah tiber
das Essen von Brot und die ersten drei Brachot des Birkat haMason ein Gebot explizit aus der
Torah (min haTorah) sind. (Wahrend viele andere Brachot, die wir tdglich sagen, rabbinische
Gebote (deRabbanan) sind). Dabei bemerkt er, dass der Begriff ,, haMozi” den wir in der Brachah
vor dem Essen von Brot verwenden, im Tanach sowohl Vergangenes als auch Zukiinftiges
ansprechen kann. Vergangen, wenn sich (in Wajikra 22.33) haMozi auf den Auszug aus
Agypten bezieht, der bereits stattfand; wihrend in Psalm 104.14 ,,lehozi Lechem min haArez”,
gemdfs eines Midrasch aus dem Talmud (Ketubbot 111b), eine Andeutung auf die kiinftige
Welt enthilt, in der der Mensch nicht mehr hart arbeiten wird miissen, um das Brot zu
erwerben.

Eine weitere sehr bedeutende Brachah, die in der Torah vorgeschrieben ist, ist die Brachah der
Kohanim, die diese fiir Am Israel zu geben haben. Ein Midrasch (zu Tehillim 7.12) erklart
sogar, dass der Verdienst von Birkat Kohanim nicht nur Am Israel, sondern der ganzen Welt
zukommt!

Schabbat Schalom!



