NINe

Schabbat Paraschat Wajeze Yo Xlo)

Kerzenziinden in Wien: Freitag, 28. November 15:55
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 29. November 17:07

Wochentliche Gedanken aus ,, Kad haKemach” von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser. Diese Woche haben wir das Stichwort ,, Ger”
(»Zugewanderter” oder , Konvertit”) ausgewdhlt.

Rabbenu Bachye eroffnet sein Kapitel mit einem Zitat aus dem Buch Iyov (Hiob). Dort heifst es
in Pasuk 31.32 ,es ndchtige nicht ein Ger draufien, mein Tor 6ffne ich dem Gast”. Zudem
finden wir im Talmud (Bava Mezia 59b) dass die Torah uns an 36 Stellen betreffend des Gers
mahnt! (Zum Beispiel, ihn nicht zu unterdriicken, ihm wohlgesonnen zu sein usw.)
[Anmerkung: die einzige Mizwah, die noch hdufiger in der Torah erwdhnt wird, ist der
Schabbat!] Nun miissen wir aber verstehen, wer ist aller mit ,Ger” gemeint? Rabbenu Bachye
erklart, dass ,,Ger” in der Torah dreierlei Bedeutung haben kann. Zunéchst wird jemand, der
gendtigt ist, von einer Stadt in eine andere zu ziehen, ein ,, Ger” genannt. Dann kennen wir den
Konvertiten, der aus einer anderen Herkunft zum Volk Israel konvertiert und sich ganzlich
(durch Annahme aller Mizwot) , unter die Fliigel der Schechinah” begibt. Ein solcher ist ein
,Ger Zedek”. Weiters kennen wir den , Ger Toshav”, ein Nichtjude, der dem Gotzendienst
abgeschworen hat, an einen G-tt glaubt, in unseren Orten wohnt, aber nicht zu Mizwot der
Torah wie Kaschrut usw. verpflichtet wire.

Somit sind wir erstens verpflichtet, einem Juden, der aus seiner bisherigen Stadt vertrieben
wurde, und nun bei uns weilt, wohltitig zu begegnen, indem wir ihm sowohl zu seinem
Lebensunterhalt verhelfen als auch ihm mit freundlichem Gesicht begegnen. Wichtig ist, wie
wir aus dem Buch Mishlei (27.9) lernen, auch ,, das Herz des Wanderers zu erfreuen”, also nicht
nur fiir Nahrung zu sorgen, sondern auch fur herzliche Aufnahme.

Der Ger Toshav, auch ,Ger Sha’ar” (,Ger in [unserem] Tor”) genannt, der auf sich nahm, keinen
Gotzendienst zu betreiben, aber weiterhin nicht-koscheres Essen verspeisen kann, wird in der
Torah u.a. erwdhnt, wenn es heift (in Devarim 14.21), dass wir ihm allfilliges nicht-koscheres
Fleisch tibergeben sollen. Und auch wird der Ger Toshav in Zusammenhang mit Schabbat an
ganz prominenter Stelle der Torah erwdhnt, wenn wir lernen (Shemot 20.10), dass wir
Schabbat halten sollen - ,du und dein Sohn und deine Tochter ... und der Ger der in deinen
Toren ist”. Der Ger Toshav ist eben NICHT fiir sich selbst zur Einhaltung des Schabbat
verpflichtet, aber hier lernen wir, dass wir keine Werktatigkeit indirekt austiben diirfen, indem
wir ihn dazu einsetzen.

Letztlich haben wir den Ger Zedek, der vollstindig zum Judentum konvertierte, wobei drei
Handlungen notwendig sind, ndmlich bei ménnlichen Konvertiten die Brit Milah, in Zeiten
des Tempels das Korban, und das Untertauchen in der Mikwe, - so wie einst das Volk Israel
bei der Annahme der Torah diese drei Bedingungen zu erfiillen hatte. (Am Berg Sinai wurden
Korbanot gebracht und sie mussten in der Mikwe tauweln. - siehe Talmud Yevamot 47b.)

Zum Abschluss kehrt Rabbenu Bachye zum eingangs zitierten Pasuk aus Iyov zurtick und
bringt eine Frage, die sich aufdrangt: Nach vielen Meinungen war Iyov gar nicht judisch! -
Rabbenu Bachye erklart, dass wir hier ein ,, Kal waChomer” (einen ,,Schluss vom leichteren auf
das Schwerere”) vorfinden: Wenn sogar Iyov, der nicht zu all den Mizwot der Torah
verpflichtet war, so sorgfaltig in Rachamim (,Erbarmen”) zu fremden Gésten war, umsomehr
haben wir uns anzustrengen, die Mizwah, gut zum Ger zu sein, zu erfiillen!

Schabbat Schalom!



