
 

Bet Midrasch Orchot Chajim 
Schabbat Paraschat Wajeze 
Kerzenzünden in Wien: Freitag, 28. November 15:55  
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 29. November 17:07 

 

Wöchentliche Gedanken aus „Kad haKemach“ von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von 
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser. Diese Woche haben wir das Stichwort „Ger“ 
(„Zugewanderter“ oder „Konvertit“) ausgewählt. 

Rabbenu Bachye eröffnet sein Kapitel mit einem Zitat aus dem Buch Iyov (Hiob). Dort heißt es 
in Pasuk 31.32 „es nächtige nicht ein Ger draußen, mein Tor öffne ich dem Gast“. Zudem 
finden wir im Talmud (Bava Mezia 59b) dass die Torah uns an 36 Stellen betreffend des Gers 
mahnt! (Zum Beispiel, ihn nicht zu unterdrücken, ihm wohlgesonnen zu sein usw.) 
[Anmerkung: die einzige Mizwah, die noch häufiger in der Torah erwähnt wird, ist der 
Schabbat!] Nun müssen wir aber verstehen, wer ist aller mit „Ger“ gemeint? Rabbenu Bachye 
erklärt, dass „Ger“ in der Torah dreierlei Bedeutung haben kann. Zunächst wird jemand, der 
genötigt ist, von einer Stadt in eine andere zu ziehen, ein „Ger“ genannt. Dann kennen wir den 
Konvertiten, der aus einer anderen Herkunft zum Volk Israel konvertiert und sich gänzlich 
(durch Annahme aller Mizwot) „unter die Flügel der Schechinah“ begibt. Ein solcher ist ein 
„Ger Zedek“. Weiters kennen wir den „Ger Toshav“, ein Nichtjude, der dem Götzendienst 
abgeschworen hat, an einen G-tt glaubt, in unseren Orten wohnt, aber nicht zu Mizwot der 
Torah wie Kaschrut usw. verpflichtet wäre.  

Somit sind wir erstens verpflichtet, einem Juden, der aus seiner bisherigen Stadt vertrieben 
wurde, und nun bei uns weilt, wohltätig zu begegnen, indem wir ihm sowohl zu seinem 
Lebensunterhalt verhelfen als auch ihm mit freundlichem Gesicht begegnen. Wichtig ist, wie 
wir aus dem Buch Mishlei (27.9) lernen, auch „das Herz des Wanderers zu erfreuen“, also nicht 
nur für Nahrung zu sorgen, sondern auch für herzliche Aufnahme. 

Der Ger Toshav, auch „Ger Sha’ar“ („Ger in [unserem] Tor“) genannt, der auf sich nahm, keinen 
Götzendienst zu betreiben, aber weiterhin nicht-koscheres Essen verspeisen kann, wird in der 
Torah u.a. erwähnt, wenn es heißt (in Devarim 14.21), dass wir ihm allfälliges nicht-koscheres 
Fleisch übergeben sollen. Und auch wird der Ger Toshav in Zusammenhang mit Schabbat an 
ganz prominenter Stelle der Torah erwähnt, wenn wir lernen (Shemot 20.10), dass wir 
Schabbat halten sollen – „du und dein Sohn und deine Tochter … und der Ger der in deinen 
Toren ist“. Der Ger Toshav ist eben NICHT für sich selbst zur Einhaltung des Schabbat 
verpflichtet, aber hier lernen wir, dass wir keine Werktätigkeit indirekt ausüben dürfen, indem 
wir ihn dazu einsetzen.  

Letztlich haben wir den Ger Zedek, der vollständig zum Judentum konvertierte, wobei drei 
Handlungen notwendig sind, nämlich bei männlichen Konvertiten die Brit Milah, in Zeiten 
des Tempels das Korban, und das Untertauchen in der Mikwe, - so wie einst das Volk Israel 
bei der Annahme der Torah diese drei Bedingungen zu erfüllen hatte. (Am Berg Sinai wurden 
Korbanot gebracht und sie mussten in der Mikwe tauweln. – siehe Talmud Yevamot 47b.) 

Zum Abschluss kehrt Rabbenu Bachye zum eingangs zitierten Pasuk aus Iyov zurück und 
bringt eine Frage, die sich aufdrängt: Nach vielen Meinungen war Iyov gar nicht jüdisch! – 
Rabbenu Bachye erklärt, dass wir hier ein „Kal waChomer“ (einen „Schluss vom leichteren auf 
das Schwerere“) vorfinden: Wenn sogar Iyov, der nicht zu all den Mizwot der Torah 
verpflichtet war, so sorgfältig in Rachamim („Erbarmen“) zu fremden Gästen war, umsomehr 
haben wir uns anzustrengen, die Mizwah, gut zum Ger zu sein, zu erfüllen! 

Schabbat Schalom! 


