e NIne
Schabbat Paraschat Wajechi

. . . p Iln
Kerzenziinden in Wien: Freitag, 2. Janner 16:02
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 3. Janner 17:14

Wochentliche Gedanken aus ,, Kad haKemach” von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser.

Unter dem Buchstaben Sajin finden wir im Buch ,Kad haKemach” wiederum ein einziges
Kapitel, und zwar zum Stichwort |"vn1 270 niat - Korruption des Herzens und der Augen.
(Genau genommen bedeutet S’nut Prostitution, also hier die Zuwendung zu etwas
Unerlaubtem aufgrund eines angestrebten materiellen Gewinns/Genusses.)

Rabbenu Bachye eroffnet mit einem Pasuk aus dem Buch Mishlei ( 15:30): ,, Licht der Augen
erfreut das Herz, eine gute Nachricht (wortlich: ,Gehortes”) gibt Kraft dem Gebein®”.

In diesem Satz sind zwei der Sinne des Menschen angesprochen, ndmlich der Sehsinn und der
Gehorsinn. Bekanntlich hat der Mensch noch mehr, ndmlich fiinf Sinne. Rabbenu Bachye
erklart die Sinne des Menschen als Tore, die wir zur Welt aufSerhalb uns selbst haben. Davon
seien drei, und zwar der Geruchssinn, der Gehorsinn und der Sehsinn ,geistiger” als die
tibrigen, namlich weil die Informationen, die sie empfangen, tiber von auflerhalb unseres
Korpers zu ihnen gelangen - Licht, Schall oder Duft entstehen zunéchst aufSerhalb von uns,
und legen ihren Weg durch die Luft zu unserem Korper zuriick (Rabbenu Bachye spricht von
NN, ein Begriff der mit ,Wind” oder ,Geist” {ibersetzt werden kann - diese Doppeldeutigkeit
ist hier wohl beabsichtigt.) Der am engsten an den Kérper gebundene Sinn ist der Tastsinn (da
er am ganzen Korper auftritt). Der Tastsinn ist auch der einzige unserer fiinf Sinne, der mit
keiner Brachah verbunden ist. Alle anderen konnen bei verschiedenen Gelegenheiten mit
Brachot verbunden sein (Schmecken beim Essen, tiber das wir die Brachot der Geniisse sagen,
Riechen von wohlriechendem Duft z.B. bei der Havdalah, Horen und Sehen beim Horen oder
Sehen besonderer Ereignisse/ Erscheinungen / Personen.)

Weiters stellt Rabbenu Bachye fest, dass Sehen und Horen eine besonders hochwertige
Stellung einnehmen, insoferne sie besonders stark beeinflussen, wie wir tiber Dinge denken
und welche Entscheidungen wir fiir unser Handeln treffen. So finden wir auch in der Torah,
dass Mosche Rabbenu (in Chumash Devarim) das Horen und das Sehen besonders deutlich
ansprach, als etwas, wobei wir acht geben sollen! (Und so konnen wir auch verstehen, dass
Rabbenu Bachye zum Auftakt seines Kapitels einen Pasuk wihlte, wo ausgerechneten die
Augen und das Gehorte erwdhnt werden.) Hier gelangen wir nun zu einem zentralen Punkt:
Wir konnen unsere Sinne, die unsere Tore zur Auflenwelt sind, verschieden einsetzen.
(Nattirlich kann man sich nicht immer aussuchen, was man hort, aber man kann sehr darauf
achten, wo man zuhotren will, und was man nicht freiwillig horen will - oder was man
anschauen will und was nicht.) Die Fahigkeiten unserer Sinne koénnen wir jeweils zum Guten
oder nicht zum Guten einsetzen. Hier findet eine Verbindung unserer korperlichen
Sinnesorgane mit unserer Seele (Neshamah) statt! Mizwot, die wir erfiillen, werden stets durch
Anwendung (eines oder mehrerer) unserer Sinne ausgefiihrt. Hatte G-tt uns nicht mit den funf
Sinnen erschaffen, wiren wir gar nicht in der Lage, Mizwot zu tdtigen. So sind unsere fiinf
Sinne auch ein Tor zum Wohlbefinden unserer Neshamah, wenn wir sie gut anwenden -
allerdings auch umgekehrt, weshalb wir achtsam sein sollen, sie richtig einzusetzen!

Schabbat Schalom!



