NINe

Schabbat Paraschat Noach Yo Xlo)

Kerzenziinden in Wien: Freitag, 24. Oktober 17:39
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 25. Oktober 18:51

Wochentliche Gedanken aus ,, Kad haKemach” von Rabbenu Bachye, zusammengestellt von
Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser.

Fur das Jahr 5786 haben wir uns fiir unseren Newsletter das Buch , Kad haKemach” von
Rabbenu Bachye (Bachya ben Asher) vorgenommen. Bachya ben Asher stammte aus Zaragoza
im Norden Spaniens, er war ein Schiiler des Rashba (Shlomo ibn Aderet), der seinerseits ein
Schiiler des RambalN und des Rabbenu Yonah von Gerona war, weshalb es nicht iiberrascht,
dass wir in den Schriften von Rabbenu Bachye oft Lehren des RambaN und des Rabbenu
Yonah wiederfinden. Das Buch ,, Kad haKemach” (,,der Mehlkrug”) enthélt 60 Kapitel, die nach
Aleph Bet geordnet allerlei Themen, von nanx und ninx bis zu NN und |"7'o9n behandeln.
Darunter finden sich sowohl moral-philiosophische Themen als auch Themen zu Festen und
Feiertagen. Unser Vorhaben ist, dass wir jede Woche einen Eintrag auswahlen, und einige
Gedanken daraus zusammenfassen. Zur Beachtung: Die Originaltexte sind selbstverstandlich
deutlich ausfiihrlicher und bringen auch deutlich mehr Quellen, als wir in einer
Zusammenfassung von einer Seite berticksichtigen konnen. Wir fassen nur einige Ausschnitte
zusammen!

Fiir den Auftakt haben wir das Stichwort , Torah” ausgewahlt:

Rabbenu Bachye bringt eine beriihmte Stelle aus Tehillim (19.8-10) in der es heift, dass die
Torah Gottes ,vollkommen” ist ("M'nn 'n nm ). (Es empfiehlt sich zum Verstindnis der
folgenden Ausfiihrungen, den Text von Psalm 19 durchzulesen!) Rabbenu Bachye beobachtet,
dass zuvor in Psalm 19 die Geschopfe des Himmels gelobt werden, da sie [durch ihre
Funktion] die Ehre G-ttes preisen. Insbesondere nennt der Psalm die Sonne (19.5-7). Doch
dann, nachdem wir die Kraft und Bedeutung der Sonne erwdhnten, kommt eben die
Erwdhnung der Torah, die noch viel grofieren Wert hat, als die Sonne!

Rabbenu Bachye merkt an, dass die Sonne, trotz all ihrer Bedeutung, auch Nachteile hat: Von
zu viel Sonne wird einem Menschen iibel - wir sehen das z.B. am Ende des Buches Yonah,
wenn Yonah unter dem intensiven Sonnenschein leidet, und G-tt ihm einen
schattenspendenden Baum wachsen (und wieder verdorren) ldsst. Nicht nur kann es
gefdhrlich sein, sich zu lange in der Sonne aufzuhalten, sondern obendrein, wenn ein Mensch
direkt in die Sonne blickt, nimmt das Auge Schaden, ect. Ganz anders bei der Torah: Man kann
nicht zu viel Torah lernen, und es tut dem Menschen gut, umso mehr er sich mit der Torah
beschiftigt! Noch dazu konnte die Sonne manchmal in der Geschichte der Menschheit in
spiritueller Hinsicht ,unrein” (tamei) werden, wenn Menschen sie gotzendienerisch anbeteten.
Die Torah hingegen ist und bleibt immer rein (tahor).

Rabbenu Bachye beobachtet weiters, dass in jener Stelle in Psalm 19.8-10 sechs Begriffe fiir die
Torah vorkommen (vown ,AxY* ,nixn ,0'TIP9 NIV ,nNIN) - diese sechs Begriffe
korrespondieren mit den sechs ,Richtungen” des Raumes (oben, unten und die vier
Himmelsrichtungen, wie wir es tibrigens auch vom Lulav-Schiitteln kennen), denn bei der



Gabe der Torah lernte das Volk, dass G-tt in allen Richtungen (also tiberall) herrscht, und es
keinen anderen aufser Ihm gibt.

Diese sechs Verzweigungen, auf die die Psukim in Tehillim 19.8-10 hinweisen, entsprechen
auch den sechs Ordnungen der Mischnah und des Talmuds, denn - so betont Rabbenu Bachye
- das Wesentliche der Torah ist die ,,mtindliche Torah” (Mischnah & Talmud), denn ohne die
Erlduterungen der ,miindlichen Torah” kann die schriftliche Torah nicht verstanden werden!

In den folgenden Abs&dtzen weist Rabbenu Bachye darauf hin, dass der Mensch zum Zweck
der Torah erschaffen wurde (basierend auf einem Drasch im Talmud Sanhedrin 99b), auch ist
es notwendig, dass man beim Lernen der Torah das Gelernte immer wieder wiederholt, denn
,wer sich mit der Torah beschiftigt aber nicht wiederholt, ist wie einer der sdht aber nicht
erntet” (Talmud Sanhedrin 99a).

Auflerdem ist man verpflichtet, auch seinem Né&chsten Torah zu lehren, ,denn ganz Israel
hingt miteinander zusammen”. Und letztlich finden wir, dass wer Torah ,,um Ihrer selbst
willen” (also ohne nach dufieren Vorteilen, wie Karriere oder Ehre zu schielen) lernt, den
Frieden in der ,, oberen Welt” sowie in der hiesigen Welt fordert. (Talmud Sanhedrin 99b)

Schabbat Schalom!



