Kerzenziinden in Wien: Freitag, 3. Oktober 18:20
Schabbat Ausgang in Wien: Samstag 4. Oktober 19:32

Ein Wort zur Haftarah, zusammengestellt von Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser

Wenn Paraschat Ha’asinu nach Yom Kippur gelesen wird, kommt als Haftarah der Gesang von David aus
dem zweiten Buch Schmuel (22.1-51).

(In Jahren, in denen Ha’asinu noch vor Yom Kippur gelesen wird, ist es noch die Haftarah von Schabbat
Schuvah. Daher ist unser Text, der heuer aktuell ist, nicht jedes Jahr zu Ha’asinu an der Reihe - er
erscheint aber jedenfalls auch als Haftarah fiir den 7. Tag Pesach.)

Der Zusammenhang zur Paraschah liegt offensichtlich darin, dass Mosche Rabbenu in Paraschat
Ha’asinu eine Shirah - einen Lobgesang - vortragt, und wir es hier ebenfalls mit einer Shirah,
vorgetragen von Konig David, zu tun haben.

David haMelech preist in diesem Gesang G-tt, der ihn vor allerlei Gefahren gerettet hat, und ihm half,
Feinde zu besiegen, die eigentlich machtiger gewesen waren als er. Der Fokus seines Lobpreises liegt
darauf, dass ihm dies eben aufgrund von G-ttes Hilfe gelungen ist (und nicht aus eigener Kraft, denn
nach menschlichen Ermessen héatte er unterlegen sein mussen...)

Aus der Uberschrift des Gesanges (Pasuk 22.1.) geht hervor, dass David zweierlei Gefahren, denen er
sich stellen musste, anspricht, ndmlich seine “Feinde” und die Verfolgung durch Konig Sha’ul (den
David ja nicht als “Feind” betrachtet hatte).

Der Gesang bezieht sich zunachst auf die Not, in die er durch Sha’uls Eifersucht geraten war: Er war
dem Tode Nédhe, doch G-tt lieR ihn entkommen. Man kann in Pasuk 20.6 bemerken, dass das Wort
Sheol von 7Ixw "an (Schlingen des Grabes) die gleichen Buchstaben hat, wie Sha’ul, der Kénig, der
David verfolgte.

In Pasuk 17 verwendet der Gesang die Metapher von tiefen Wassern, aus denen G-tt David rettete - die
Bedrangnis war eine, in der er sozusagen zu “ertrinken” drohte. Das Herausziehen aus N6ten alleine ist
jedoch noch nicht die ganze Rettung, sondern es geht noch weiter: in Pasuk 30 ist Hashem fiir David ein
“Licht” und Hashem liel einen Glanz Strahlen in der Dunkelheit. - Hier zeigt sich G-tt nicht nur als einer,
der vor dem Tod bewahrt, sondern auch als ein leuchtender Wegweiser!

Dann war G-tt fir David eine “Festung” und Hashem gab ihm die Kraft in die Hand, seine Feinde zu
verfolgen und zu besiegen.

Der Gesang schlielft mit einem Pasuk, der uns aus Birkat haMason wohlbekannt ist. Hier ist zu
erwahnen, dass es diesen Gesang auch in Tehillim gibt (Perek 18), doch mit einer Textvariante im
letzten Satz: In Tehillim 18.51 heiRt es D' nIw' ' 1an “Er lasst Rettung groR werden fiir seinen
Konig”, wahrend wir hier in Schmuel Bet 22.51 lesen: 12'!m niw' 2tan “ Er ist (wie) ein Turm fiir
seinen Konig “. Was ist der Unterschied? Der Text “magdil” zeigt eine Entwicklung an, etwas wird groR.
Wadhrend die Testversion “migdol” - ein fester Turm - anzeigt, dass die starke Festung bereits
vorhanden ist. Der Text, den Konig David in Sefer Shmuel als personlichen Dank an Hashem richtet,
bezieht sich auf David als Melech haMaschiach. Der Text in Tehillim, der weniger persénlich erscheint
sondern uns allgemein anspricht, bezieht sich auf das Potential: Es wird eine Rettung heranwachsen. -
Im Birkat haMason verwenden wir die geringere Aussage - es wird grol$ werden - an Wochentagen, und
die starkere Aussage - der fertige Turm - an Schabbat und Feiertagen, wenn ein Vorgeschmack auf
messianische Zeit anklingen soll.

Schabbat Schalom!



