
Bet Midrasch Orchot Chajim 5785                                            Paraschat Ha’asinu האזינו פרשת שבת

Kerzenzünden in Wien: Freitag, 3. Oktober 18:20
Schabbat Ausgang in Wien: Samstag 4. Oktober 19:32

Ein Wort zur Haftarah, zusammengestellt von Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser

Wenn Paraschat Ha’asinu nach Yom Kippur gelesen wird, kommt als Ha�arah der Gesang von David aus 
dem zweiten Buch Schmuel (22.1-51). 
(In Jahren, in denen Ha’asinu noch vor Yom Kippur gelesen wird, ist es noch die Ha�arah von Schabbat 
Schuvah. Daher ist unser Text, der heuer aktuell ist, nicht jedes Jahr zu Ha’asinu an der Reihe - er 
erscheint aber jedenfalls auch als Ha�arah für den 7. Tag Pesach.)

Der Zusammenhang zur Paraschah liegt offensichtlich darin, dass Mosche Rabbenu in Paraschat 
Ha’asinu eine Shirah - einen Lobgesang - vorträgt, und wir es hier ebenfalls mit einer Shirah, 
vorgetragen von König David, zu tun haben.
David haMelech preist in diesem Gesang G-�, der ihn vor allerlei Gefahren gere�et hat, und ihm half, 
Feinde zu besiegen, die eigentlich mäch�ger gewesen wären als er. Der Fokus seines Lobpreises liegt 
darauf, dass ihm dies eben aufgrund von G-�es Hilfe gelungen ist (und nicht aus eigener Kra�, denn 
nach menschlichen Ermessen hä�e er unterlegen sein müssen...)

Aus der Überschri� des Gesanges (Pasuk 22.1.) geht hervor, dass David zweierlei Gefahren, denen er 
sich stellen musste, anspricht, nämlich seine “Feinde” und die Verfolgung durch König Sha’ul (den 
David ja nicht als “Feind” betrachtet hä�e).
Der Gesang bezieht sich zunächst auf die Not, in die er durch Sha’uls Eifersucht geraten war: Er war 
dem Tode Nähe, doch G-� ließ ihn entkommen. Man kann in Pasuk 20.6 bemerken, dass das Wort 
Sheol  von  חבלי שאול  (Schlingen des Grabes) die gleichen Buchstaben hat, wie Sha’ul, der König, der 
David verfolgte.
In Pasuk 17 verwendet der Gesang die Metapher von �efen Wassern, aus denen G-� David re�ete - die 
Bedrängnis war eine, in der er sozusagen zu “ertrinken” drohte. Das Herausziehen aus Nöten alleine ist 
jedoch noch nicht die ganze Re�ung, sondern es geht noch weiter: in Pasuk 30 ist Hashem für David ein 
“Licht” und Hashem ließ einen Glanz Strahlen in der Dunkelheit. - Hier zeigt sich G-� nicht nur als einer, 
der vor dem Tod bewahrt, sondern auch als ein leuchtender Wegweiser!
Dann war G-� für David eine “Festung” und Hashem gab ihm die Kra� in die Hand, seine Feinde zu 
verfolgen und zu besiegen.

Der Gesang schließt mit einem Pasuk, der uns aus Birkat haMason wohlbekannt ist. Hier ist zu 
erwähnen, dass es diesen Gesang auch in Tehillim gibt (Perek  18) , doch mit einer Textvariante im 
letzten Satz: In Tehillim 18.51  heißt es  מגדיל ישועות מלכו “Er lässt Re�ung groß werden für seinen 
König”, während wir hier in Schmuel Bet 22.51 lesen:  מגדול ישועות מלכו  “ Er ist (wie) ein Turm für 
seinen König “. Was ist der Unterschied? Der Text “magdil” zeigt eine Entwicklung an, etwas wird groß. 
Während die Testversion “migdol” - ein fester Turm - anzeigt, dass die starke Festung bereits 
vorhanden ist. Der Text, den König David in Sefer Shmuel als persönlichen Dank an Hashem richtet, 
bezieht sich auf David als Melech haMaschiach. Der Text in Tehillim, der weniger persönlich erscheint 
sondern uns allgemein anspricht, bezieht sich auf das Poten�al: Es wird eine Re�ung heranwachsen. - 
Im Birkat haMason verwenden wir die geringere Aussage - es wird groß werden - an Wochentagen, und 
die stärkere Aussage - der fer�ge Turm - an Schabbat und Feiertagen, wenn ein Vorgeschmack auf 
messianische Zeit anklingen soll.

Schabbat Schalom!


