
Bet Midrasch Orchot Chajim 5785                                             Paraschat Korach קרח פרשת  שבת

Kerzenzünden in Wien: Freitag, 27. Juni, 20:49
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 28. Juni 22:03

Ein Wort zur Haftarah, zusammengestellt von Dr. Ruth Winkler 

Die Ha�arah zu Paraschat Korach kommt aus dem Buch Schmuel (11.14-12:22).

Der Abschni� aus Sefer Schmuel, der unsere Ha�arah ist, handelt von der Krönung Scha’uls zum König 
über Am Israel. Uns interessiert hier jedoch nicht so sehr König Scha’ul, sondern der Prophet Schmuel, 
der anlässlich dessen seine Amtszeit als Schofet (Richter) beendet, denn (wie man aus den 
Stammbäumen in Divrei haYamim 1, Kap 6 herleiten kann) war Schmuels Vater Elkanah, und damit 
Schmuel haNavi selbst, ein Nachfahre Korachs. Dies ist jedoch nicht der einzige Zusammenhang 
zwischen der Geschichte von Korach und unserer Ha�arah: In Paraschat Korach verlangten die 
Rebellen eine Veränderung der Führung des Volkes, nämlich ein Abdanken von Moses und Aharon 
zugunsten der rebellierenden Frak�on. Und auch in der Ha�arah geht es um eine Forderung nach 
Regime-Wechsel: Das Volk will ansta� des alternden Schmuel nur ja nicht seine (ungeeigneten) Söhne, 
und überhaupt keinen Schofet, in der Art wie Schmuel es war - und zu dem Zeitpunkt noch ist - sondern 
einen rich�gen König “so wie die anderen Völker haben”. 
Ein wesentlicher Unterschied besteht natürlich darin, dass es diesmal posi�v ausgeht, und man kann 
fragen, warum - was ist hier anders als einst bei Korachs Rebellion? 
Immerhin gibt es noch eine Gemeinsamkeit, die unsere Frage verschär�. Auch in der Ha�arah ist klar, 
dass das Volk mit seiner Forderung eigentlich einen Fehler machte: Die Rede von Schmuel macht es 
enorm deutlich! Der Fehler des Volkes war, dass sie einen König als “starken Mann” wollten, der im 
Krieg gegen dir Ammoniter erfolgreich sein sollte - und dabei nicht bedachten, dass der Erfolg im Krieg 
nicht von der Regierungsform  sondern letztlich von G-�es Willen abhing. Somit war ihr Mo�v nicht das 
Rich�ge, und Schmuel tadelt sie he�ig!
Doch geht dann insoferne alles gut aus, indem das Volk den Fehler einsieht, und den erwünschten 
König ja auch bekommt. Was also war hier anders? Ein ganz wesentlicher Unterschied ist, dass die 
Represäntanten des Volkes hier ehrlich sagen, was sie wollen! - Während einst Korach (wie in vielen 
Midraschim ausgeführt) nackte Demagogie gegen Mosche und Aharon betrieb, und das Volk mit 
falschen Behauptungen aufzuhetzen versuchte, wird  hier nicht intrigiert und nicht gelogen, sondern 
das Volk, das anstelle von Schmuel nach einem König verlangt, ist durchaus ehrlich. Obendrein ist trotz 
der falschen Mo�va�on das Anliegen an sich halachisch plausibel - zwar mag es zu früh gewesen sein, 
und das Mo�v s�mmte nicht, aber an sich sieht die Torah die Op�on eines Königs ja vor. Bei Korach 
hingegen wurden Dinge verlangt, die eindeu�g gegen die Lehre der Torah gewesen wären, und auch 
gegen Mosche und Aharon gerichtet waren, die in direkter Weise von G-� eingesetzt waren. In dem 
Sinn ist die “Rebellion” hier bei Schmuel mitsamt ihren Parallelen letztlich eine wesentlich andere, und 
hat daher trotz ihrer fehlgeleiteten Mo�va�on auch einen ganz anderen Ausgang.
Paradoxerweise steht nun Schmuel als Nachfahre Korachs auf der anderen Seite (was auch ein Aspekt 
von Tschuvah sein kann - der Nachfahre des eins�gen Täters erlebt nun, wie es dem damals 
angegriffenen ging!). Und tatsächlich finden wir, dass Schmuel in seiner Brandrede auf eine damalige 
Äußerung von Mosche Rabbenu anspielt: In Pasuk 12:3 stellt er die Frage: “Wessen Ochs habe ich 
genommen, wessen Esel habe ich genommen? usw.” Dies entspricht der Klage von Mosche in 
Bemidbar 16:15 “nicht den Esel eines einzigen habe ich genommen”. Ein wesentlicher Unterschied ist 
auch hier, dass Mosche Rabbenu einst gar nicht mehr mit der Partei Korachs sprechen konnte, die gar 
nicht gesprächsbereit war, sondern seine Klage nur mehr an G-� richten konnte. Hier, bei Schmuel, 
fragt Schmuel das Volk und bekommt auch vom Volk eindeu�g bestä�gt, dass er sich nichts zuschulden 
ha�e kommen lassen!

Schabbat Schalom!


