Kerzenziinden in Wien: Freitag, 27. Juni, 20:49
Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 28. Juni 22:03

Ein Wort zur Haftarah, zusammengestellt von Dr. Ruth Winkler
Die Haftarah zu Paraschat Korach kommt aus dem Buch Schmuel (11.14-12:22).

Der Abschnitt aus Sefer Schmuel, der unsere Haftarah ist, handelt von der Kronung Scha’uls zum Konig
Uber Am Israel. Uns interessiert hier jedoch nicht so sehr Kénig Scha’ul, sondern der Prophet Schmuel,
der anldsslich dessen seine Amtszeit als Schofet (Richter) beendet, denn (wie man aus den
Stammbd&umen in Divrei haYamim 1, Kap 6 herleiten kann) war Schmuels Vater Elkanah, und damit
Schmuel haNavi selbst, ein Nachfahre Korachs. Dies ist jedoch nicht der einzige Zusammenhang
zwischen der Geschichte von Korach und unserer Haftarah: In Paraschat Korach verlangten die
Rebellen eine Veranderung der Fiihrung des Volkes, namlich ein Abdanken von Moses und Aharon
zugunsten der rebellierenden Fraktion. Und auch in der Haftarah geht es um eine Forderung nach
Regime-Wechsel: Das Volk will anstatt des alternden Schmuel nur ja nicht seine (ungeeigneten) Séhne,
und tGberhaupt keinen Schofet, in der Art wie Schmuel es war - und zu dem Zeitpunkt noch ist - sondern
einen richtigen Konig “so wie die anderen Vélker haben”.

Ein wesentlicher Unterschied besteht natirlich darin, dass es diesmal positiv ausgeht, und man kann
fragen, warum - was ist hier anders als einst bei Korachs Rebellion?

Immerhin gibt es noch eine Gemeinsambkeit, die unsere Frage verscharft. Auch in der Haftarah ist klar,
dass das Volk mit seiner Forderung eigentlich einen Fehler machte: Die Rede von Schmuel macht es
enorm deutlich! Der Fehler des Volkes war, dass sie einen Konig als “starken Mann” wollten, der im
Krieg gegen dir Ammoniter erfolgreich sein sollte - und dabei nicht bedachten, dass der Erfolg im Krieg
nicht von der Regierungsform sondern letztlich von G-ttes Willen abhing. Somit war ihr Motiv nicht das
Richtige, und Schmuel tadelt sie heftig!

Doch geht dann insoferne alles gut aus, indem das Volk den Fehler einsieht, und den erwiinschten
Kbnig ja auch bekommt. Was also war hier anders? Ein ganz wesentlicher Unterschied ist, dass die
Represantanten des Volkes hier ehrlich sagen, was sie wollen! - Wahrend einst Korach (wie in vielen
Midraschim ausgefiihrt) nackte Demagogie gegen Mosche und Aharon betrieb, und das Volk mit
falschen Behauptungen aufzuhetzen versuchte, wird hier nicht intrigiert und nicht gelogen, sondern
das Volk, das anstelle von Schmuel nach einem Koénig verlangt, ist durchaus ehrlich. Obendrein ist trotz
der falschen Motivation das Anliegen an sich halachisch plausibel - zwar mag es zu friih gewesen sein,
und das Motiv stimmte nicht, aber an sich sieht die Torah die Option eines Kénigs ja vor. Bei Korach
hingegen wurden Dinge verlangt, die eindeutig gegen die Lehre der Torah gewesen waren, und auch
gegen Mosche und Aharon gerichtet waren, die in direkter Weise von G-tt eingesetzt waren. In dem
Sinn ist die “Rebellion” hier bei Schmuel mitsamt ihren Parallelen letztlich eine wesentlich andere, und
hat daher trotz ihrer fehlgeleiteten Motivation auch einen ganz anderen Ausgang.

Paradoxerweise steht nun Schmuel als Nachfahre Korachs auf der anderen Seite (was auch ein Aspekt
von Tschuvah sein kann - der Nachfahre des einstigen Taters erlebt nun, wie es dem damals
angegriffenen ging!). Und tatsachlich finden wir, dass Schmuel in seiner Brandrede auf eine damalige
AuBerung von Mosche Rabbenu anspielt: In Pasuk 12:3 stellt er die Frage: “Wessen Ochs habe ich
genommen, wessen Esel habe ich genommen? usw.” Dies entspricht der Klage von Mosche in
Bemidbar 16:15 “nicht den Esel eines einzigen habe ich genommen”. Ein wesentlicher Unterschied ist
auch hier, dass Mosche Rabbenu einst gar nicht mehr mit der Partei Korachs sprechen konnte, die gar
nicht gesprachsbereit war, sondern seine Klage nur mehr an G-tt richten konnte. Hier, bei Schmuel,
fragt Schmuel das Volk und bekommt auch vom Volk eindeutig bestéatigt, dass er sich nichts zuschulden
hatte kommen lassen!

Schabbat Schalom!



