
Bet Midrasch Orchot Chajim 5785                                            Paraschat Devarim דברים פרשת  שבת

Kerzenzünden in Wien: Freitag, 1. August 20:21
Beginn Fasten Tischa bei Av in Wien: Samstag, 2. August 20:19

Schabbat-Ausgang in Wien: Samstag, 2. August 21:33
Fasten Ende in Wien: Sonntag, 3. August 21:06

Ein Wort zur Haftarah, zusammengestellt von Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser

Die dri�e Ha�arah der “drei Wochen” vor Tischa beAw kommt aus dem Buch Jesaja (1.1-27)

Der Prophet Jesaja wirkte in der Königszeit im Reich Jehudah unter mehreren Königen. Er ist derjenige, 
der erstmals die Zerstörung Jehudas und Jerusalems ankündigt, die aber erst nach seiner Zeit erfolgen 
wird. Das Buch Jesaja ist nicht immer in chronologischer Reihenfolge. Wenn wir also die Eröffnung des 
Sefers lesen, ist dies nicht der Beginn von Jesajas Ak�vitäten als Navi. Vielmehr steht dieses Kapitel am 
Beginn des Buches, da es besonders charakteris�sch ist für Jesajas Prophezeiungen. 
Jesaja tadelt das Volk, dass es G-� verlassen habe, und vergleicht es gar mit den bekanntlich sehr bösen 
Städten Sedom und Amorah - so �ef ist Jehudah in seiner Schlech�gkeit gesunken. Die Korbanot und 
Gebete im Tempel, die das Volk - äußerlich korrekt - abhält werden als scheinheilig getadelt, vielmehr 
solle das Volk lernen, Gutes zu tun, und nach Gerech�gkeit streben, es soll Opfern von Gewalt 
beistehen (woraus wir schließen können, dass dies nicht selbstverständlich war...), und es soll für die 
Waisen Recht sprechen und den Streit der Witwe führen! (Pasuk 1.17)
Dann versichert der Prophet, dass die Sünden des Volkes (wenn es sich bessert) “weiß wie Schnee” 
werden können, selbst wenn sie vorher “rot wie Purpur” waren. Es besteht also die Aussicht auf 
Tschuvah! Doch sollte - so die Nevuah weiter - das Volk weiterhin rebellieren, und sich nicht bessern, 
dann droht Zerstörung in einem Krieg.

In Pasuk 1.21 beklagt der Prophet, dass die Stadt (Jerusalem) wie eine Pros�tuierte wurde. Der Pasuk 
beginnt mit dem hebräischen Fragewort “Ejchah” - selbstverständlich als rhetorische Frage - wie 
konnte es soweit kommen? Die Verwendung des Wortes “Ejchah” erinnert uns natürlich an das 
klagende “Ejchah” in Megillat Ejchah, die wir am Tischa beAv lesen!
Der Pasuk setzt fort mit der Bemerkung, dass Jerusalem einst eine “treue Stadt” (קריה נאמנה )war, in 
der Recht und Gerech�gkeit “verweilten”, und nun wurde sie zu einer Mörderin! Was können wir uns 
darunter vorstellen? Sowohl Raschi als auch der Kommentar des Radak bringen eine Erklärung, die sich 
auf die Vorgangsweise der Gerichtsbarkeit bezieht: Nach der Halachah ha�e ein Gericht, das ein 
todeswürdiges Verbrechen verhandelte, vor einem allfälligen Schuldspruch bis zum nächsten Tag zu 
warten, um jemanden nicht voreilig zu verurteilen - denn möglicherweise könnte bis zum nächsten Tag 
noch etwas Entlastendes au�auchen. (Die Formulierung im Passuk, dass die Gerech�gkeit “verweilte” 
ist der Hinweis dafür.) Nun aber hielt man sich nicht mehr an so hohe Standards, wodurch ein voreiliges 
Todesurteil möglich würde! In einem breiteren Sinn weist diese Erklärung wohl darauf hin, dass man in 
dieser Gesellscha� allzu schnell darin war, Beschuldigte gleich mal zu verurteilen.
Der Navi klagt insbesondere die Oberschicht Jerusalems als korrupt an, die sich nicht um die Rechte der 
Waisen und Witwe (also der Armen und Schwachen in der Gesellscha�) kümmert. Daher wird die 
Zerstörung eintreten. 

Doch dann schließt unsere Ha�arah mit einem Versprechen an Jerusalem, dass letztlich (nach all der 
Zerstörung und dem Exil) G-� “deine Richter wie ursprünglich” und  “deine Ratgeber wie Anfangs”  (als 
die Zeiten noch gut waren) wieder einsetzen wird. (Diesen Satz kennen wir übrigens gut aus dem 
Siddur!) Und danach wird Jerusalem auch wieder “Stadt der Gerech�gkeit (צדק)” und “die Treue” 
.genannt werden (  נאמנה)

Schabbat Schalom, und einen sinnerfüllten Fasttag!


