
Bet Midrasch Orchot Chajim 5785   Schabbat Rosch Chodesch, Paraschat Schekalim
                           Kerzenzünden in Wien: 17:27

                           Schabbat-Ausgang in Wien : 18:39

Über die Haftarah, zusammengefasst von Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser

Diesen Schabbat werden ein besonderer Maftir und eine besondere Haftarah gelesen: Jedes Jahr wird
am Schabbat vor Rosch Chodesch Adar oder wenn – wie heuer - der Schabbat auf den Rosch Chodesch
selbst fällt als Maftir der Abschnitt Schekalim gelesen, der davon handelt, dass der “halbe Schekel” als
Abgabe an den Mischkan/ den Bet haMikdasch eingesammelt wurden. Und anlässlich der speziellen
Maftir-Lesung gibt es auch eine spezielle Haftarah: Die Haftarah zu Paraschat Schekalim kommt aus
dem 2. Buch Könige. Sefardim beginnen bereits bei Pasuk 11:17, während Aschkenasim in der Regel ab
12.1. lesen, nach beiden Minhagim bis 12.17.

Unsere Haftarah handelt von König Jehoash, der noch als Kind zum König ausgerufen wurde, da es
vor ihm eine besonders böse Regentin gab: Ataliah war eine Tochter von Achav und Isebel, jener
Königin des Nordreiches, die dort intensiv den Gö tzendienst des Baal einführte, und sie war mit dem
König des Südreiches verheiratet. Nachdem ihr Mann starb und dann auch ihr Sohn getö tet wurde,
machte sie  sich zur  Herrscherin des  Königreichs  Jehudah,  führte  ebenfalls  Götzendienst  ein,  und
brachte alle potentiellen Anwärter auf den Trohn um – bis auf Jehoash, der als kleines Kind bei einer
Familie von Kohanim versteckt werden konnte. Im Alter von sieben Jahren wurde Jehoash dann zum
rechtmäßigen König erklärt und Ataliah hingerichtet. Vor diesem Hintergrund hat die Bemerkung in
Pasuk 12.3, dass Jehoash “tat was gerecht war in den Augen Hashems” eine besondere Bedeutung!

Als König gab Jehoash den Auftrag, dass alles Geld, welches “geheiligt” in den Tempel gebracht
wurde, zur Restaurierung des Bet haMikdasch verwendet werden sollte. (Man kann verstehen, dass
nach der Regierungszeit der Ataliah der Bet Mikdasch nicht in gutem Zustand war…) Jedoch galt
zunächst, dass die Kohanim das gespendete Geld einnehmen und sich selbst um die Restaurierungs-
und Instandhaltungs-Arbeiten kümmern sollten. Doch diese Vorgangsweise funktionierte nicht, und in
Pasuk 12.7 stellt der König fest, dass noch nichts getan war. Darauf wurde eine neue Vereinbarung
aufgesetzt,  dass  die  Kohanim  diese  Gelder  nicht  erhalten,  aber  sich  auch  nicht  selbst  um
Restaurierungen kümmern müssen. Vielmehr wurde von Jehojada, jenem Kohen bei dem einst der
König  als  kleines  Kind  versteckt  war,  eine  Spendenbüchse  rechts  vom  Altar  errichtet,  wo  die
Besucher:innen ihre Beiträge einwerfen konnten. Sobald sich dort genug angesammelt hatte, wurde
das  Geld  vom königlichen  Schreiber  und  dem Kohen  Gadol  gemeinsam entnommen,  und  damit
wurden Arbeiter bezahlt und Material finanziert fü r die Restaurierung des Bet haMikdasch.
Offensichtlich haben wir hier einen Zusammenhang zu Paraschat Schekalim der Maftir-Lesung, denn
da wie dort ist das Thema die Finanzierung des Tempelbetriebes.

In Pasuk 12.16 heißt es, dass keine genauen Abrechnungen mit den Arbeitskräften gemacht werden
musste, weil alle einander vertrauen konnten. (Wir haben zwar oben gesehen, dass die Gesamtsumme,
die aus der Kasse kam, sehr wohl von zwei Personen genommen wurde, also dort tatsächlich ein “vier-
Augen-Prinzip” eingehalten wurde. Doch fü r die Ausführungen der Arbeiten konnte man hier den
Arbeitskräften vertrauen, dass sie ihre Arbeit mit “Emunah” mit dem richtigen Glauben an die Sache
vertrauenswürdig ausführten!) Der Radak erklärt dazu (basierend auf einer Gemara in Bava Batra 9a),
dass diese Stelle einen Hinweis darauf bietet, dass man von Gabba’im (von der Gemeinde beauftragte
Personen),  die  zum  Verwalten  von  Zedakah  eingesetzt  wurden,  keine  genauen  Abrechnungen
verlangen muss, weil diese schließlich von der Gemeinde als vertrauenswürdige Personen anerkannt
sind (andernfalls hätte man sie ja nicht ernannt!).

Chodesch tov und Schabbat Schalom!


