Schabbat Rosch Chodesch, Paraschat Schekalim
ﬂ/f)’)//c Kerzenziinden in Wien: 17:27
JoX/o) Schabbat-Ausgang in Wien : 18:39

Uber die Haftarah, zusammengefasst von Dr. Ruth Winkler und Rav Nessanel Wurmser

Diesen Schabbat werden ein besonderer Maftir und eine besondere Haftarah gelesen: Jedes Jahr wird
am Schabbat vor Rosch Chodesch Adar oder wenn — wie heuer - der Schabbat auf den Rosch Chodesch
selbst fdllt als Maftir der Abschnitt Schekalim gelesen, der davon handelt, dass der “halbe Schekel” als
Abgabe an den Mischkan/ den Bet haMikdasch eingesammelt wurden. Und anldsslich der speziellen
Maftir-Lesung gibt es auch eine spezielle Haftarah: Die Haftarah zu Paraschat Schekalim kommt aus
dem 2. Buch Konige. Sefardim beginnen bereits bei Pasuk 11:17, wihrend Aschkenasim in der Regel ab
12.1. lesen, nach beiden Minhagim bis 12.17.

Unsere Haftarah handelt von Konig Jehoash, der noch als Kind zum Ko6nig ausgerufen wurde, da es
vor ihm eine besonders bose Regentin gab: Ataliah war eine Tochter von Achav und Isebel, jener
Konigin des Nordreiches, die dort intensiv den Gotzendienst des Baal einfiihrte, und sie war mit dem
Konig des Stuidreiches verheiratet. Nachdem ihr Mann starb und dann auch ihr Sohn getttet wurde,
machte sie sich zur Herrscherin des Konigreichs Jehudah, fiihrte ebenfalls Gotzendienst ein, und
brachte alle potentiellen Anwirter auf den Trohn um - bis auf Jehoash, der als kleines Kind bei einer
Familie von Kohanim versteckt werden konnte. Im Alter von sieben Jahren wurde Jehoash dann zum
rechtmifBigen Konig erklirt und Ataliah hingerichtet. Vor diesem Hintergrund hat die Bemerkung in
Pasuk 12.3, dass Jehoash “tat was gerecht war in den Augen Hashems” eine besondere Bedeutung!

Als Konig gab Jehoash den Auftrag, dass alles Geld, welches “geheiligt” in den Tempel gebracht
wurde, zur Restaurierung des Bet haMikdasch verwendet werden sollte. (Man kann verstehen, dass
nach der Regierungszeit der Ataliah der Bet Mikdasch nicht in gutem Zustand war...) Jedoch galt
zunichst, dass die Kohanim das gespendete Geld einnehmen und sich selbst um die Restaurierungs-
und Instandhaltungs-Arbeiten kiimmern sollten. Doch diese Vorgangsweise funktionierte nicht, und in
Pasuk 12.7 stellt der Konig fest, dass noch nichts getan war. Darauf wurde eine neue Vereinbarung
aufgesetzt, dass die Kohanim diese Gelder nicht erhalten, aber sich auch nicht selbst um
Restaurierungen kiimmern miissen. Vielmehr wurde von Jehojada, jenem Kohen bei dem einst der
Konig als kleines Kind versteckt war, eine Spendenbiichse rechts vom Altar errichtet, wo die
Besucher:innen ihre Beitrige einwerfen konnten. Sobald sich dort genug angesammelt hatte, wurde
das Geld vom koniglichen Schreiber und dem Kohen Gadol gemeinsam entnommen, und damit
wurden Arbeiter bezahlt und Material finanziert fiir die Restaurierung des Bet haMikdasch.
Offensichtlich haben wir hier einen Zusammenhang zu Paraschat Schekalim der Maftir-Lesung, denn
da wie dort ist das Thema die Finanzierung des Tempelbetriebes.

In Pasuk 12.16 heif3t es, dass keine genauen Abrechnungen mit den Arbeitskriften gemacht werden
musste, weil alle einander vertrauen konnten. (Wir haben zwar oben gesehen, dass die Gesamtsumme,
die aus der Kasse kam, sehr wohl von zwei Personen genommen wurde, also dort tatséchlich ein “vier-
Augen-Prinzip” eingehalten wurde. Doch fiir die Ausfithrungen der Arbeiten konnte man hier den
Arbeitskriften vertrauen, dass sie ihre Arbeit mit “Emunah” mit dem richtigen Glauben an die Sache
vertrauenswiirdig ausfiihrten!) Der Radak erklirt dazu (basierend auf einer Gemara in Bava Batra 9a),
dass diese Stelle einen Hinweis darauf bietet, dass man von Gabba'im (von der Gemeinde beauftragte
Personen), die zum Verwalten von Zedakah eingesetzt wurden, keine genauen Abrechnungen
verlangen muss, weil diese schlieBlich von der Gemeinde als vertrauenswiirdige Personen anerkannt
sind (andernfalls hitte man sie ja nicht ernannt!).

Chodesch tov und Schabbat Schalom!



